

# اجماع امت سے متعلق غامدی صاحب کا بدترین تضاد

کاوش محمد مدرس علی راؤ

قارئین کرام! دین اسلام ایک ایسی عمارت ہے کہ جس کی اگر ایک اینٹ کو بھی اپنی گچہ سے ہٹایا جائے تو اس ساری عمارت میں بگاڑ پیدا ہونا شروع ہو جاتا ہے اور یہ اسلام کا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک اعجاز ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب بھی کوئی منکر اپنی طرف سے اسلام میں روبدل کی کوشش کرتا ہے تو وہ جانے انجانے میں خود ہی اپنے خلاف قول فعل سرانجام دے دیتا ہے۔ مرزاغلام قادریانی نے بھی یہی سب کچھ کیا تو اس نے اپنی کتب میں اپنے ہی باطل عقائد کی خلاف دلائل دے کر اپنار دخود ہی کرڈا اور پھر اپنی ہی تحریرات میں تضاد کا شکار ہو گیا۔ کچھ ایسی ہی صورتحال غامدی صاحب کی بھی ہے۔ موصوف پہلے اپنے اصول خود بناتے ہیں اور پھر اپنے ذاتی انکار کے نتیجے میں خود ہی اپنے بنائے ہوئے اصولوں کی خلاف عمل کر بیٹھتے ہیں۔ آئیے اسی حوالے سے غامدی صاحب کا اجماع امت کے متعلق بدترین تضاد ملاحظہ فرمائیں۔

غامدی صاحب نے اپنی کتاب "میزان" کے صفحہ 14 پر اپنے مخصوص تصور سنت کے نتیجے میں 26 اعمال ذکر کیے ہیں جو انکے مطابق دین کا خلاصہ ہیں اور ہمیں وہ سنت کے نتیجے میں ملتے ہیں۔

☆ ان میں پانچ اعمال عبادات سے تعلق رکھتے ہیں

☆ دو اعمال معاشرت سے تعلق رکھتے ہیں

☆ دو اعمال خوردنوش سے تعلق رکھتے ہیں

☆ اور سترہ اعمال رسوم و آداب سے تعلق رکھتے ہیں

(ملاحظہ فرمائیں میزان طبع پنجم دسمبر 2009 صفحہ 14)

قارئین کرام! غامدی صاحب اپنی کتاب "میزان" کے اسی صفحہ 14 پر سنت کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ ---- "یہ (سنت) اسی طرح ان کے اجماع اور قوی تواتر سے ملی ہے اور قرآن، ہی کی طرح ہر دور میں مسلمانوں کے اجماع سے ثابت ہوتی ہے۔" یعنی سنت کا ثبوت گویا اجماع سے ملتا ہے۔ ناقل۔

(ملاحظہ فرمائیں میزان طبع پنجمن ستمبر 2009 صفحہ 14)

مزید غامدی صاحب اپنی اسی کتاب "میزان" کے صفحہ 60 پر لکھتے ہیں کہ "..... قرآن ہی کی طرح سنت کا مخذل بھی اجماع ہے"۔

(ملاحظہ فرمائیں میزان طبع پنجم ستمبر 2009 صفحہ 60)

پھر عامدی صاحب اپنی کتاب "میزان" کے صفحہ 639 پر (رسوم و آداب) کے عنوان کے ذیل میں لکھتے ہیں کہ ۔۔۔۔۔ "انکام اخذ ادب امت کا اجماع ہے اور یہ سب اسی بنیاد پر پوری امت میں ہر جگہ دین تسلیم کیے جاتے ہیں"۔ یعنی کہ یہ رسوم و آداب جو کہ سنت کے تناظر میں ہمیں ملی اور جو کہ دین کا حصہ ہے یہ سب امت کے اجماع سے ہی ثابت ہوتی ہے۔ ناقل۔

(ملاحظہ فرمائیں میزان طبع پنجم دسمبر 2009 صفحہ 639)

واعظ یا ہے کہ قرآن میں لا ایجاد ہے فی ما کو جنی ایں اور اتنا خرم علیکم کیمی تھی کہ بعد یا اسی نظرت کا پانی  
ہے سس کو قختانہ بیٹھے جاتے ہیں کہ زیریں اور پیتے اور اپنی کیلی کا خالی کیلی چیز کی اور دیگر اسے اگلے دھرمنوں  
کی نظرت کے لئے پوچھا کیجے گے۔ اس طرز کی اپنی سری جوں کی را بخوبی میں پیش کروں یا اسی سیگی اسی  
وہیں سمجھنا چاہیے اور سوت سے الگ انہی نظرت میں ان کی ای خیرت سے بھیل کرنا چاہیے۔

2

حصہ اصول

پہنچا اصول پر ہے کہ وہ جو ایسی بھی سنت ہے کہ وہ سچی جویں اصل اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کی رہائی کے لیے ایسیں تعلیٰ کیے ہیں، لیکن اس رہائی کی اور سنت ہی پریقیت کے ساتھ واقعیت کے اکابر ہیں۔ اور وہاں سے معلوم ہوتا ہے کہ اپ کے پیشی فخری ہیں۔ اس کی ایک نہال اسیں تعلق کے اکابر ہیں۔ اور وہاں سے معلوم ہوتا ہے کہ اپ کے پیشی فخری ہیں۔ اس کی ایک نہال اسیں تعلق کے اکابر ہیں۔ اس کی فہمی کوئی سچی نہیں ہے لیکن اسی سچی واقعیت واقع کر دیتی ہے۔ اس کی فہمی کوئی سچی نہیں ہے لیکن اسی سچی واقعیت کے بعد لوگوں کے لیے اسے کافی چیز ہے اپ کے پیشی فخری اسی سچی کے لیے قدری ہے اور سچے کے بعد لوگوں کے لیے اسے کافی چیز ہے اور اس کی فہمی کوئی سچی تصور نہیں کی جاتی۔ لیکن اس سچائی میں پہنچا اولاد اور ایسا ہے کہ اپ کے پیشی فخری اکابر ہیں اور ان سے اکابر کوئی تصور نہیں کی جاتی۔ لیکن اس سچائی کے پاٹھر اُن ساف تھا تھا کہ اپ لوگوں کو کسی ایسا کاپاندھن کرنا چاہیے، بلکہ ایسیں یہ ایسا رہنا چاہیے ہے کہ اپ کی سکھی ہوئی ہو جائیں اسی کرکٹے ہیں اور ان کی بکردا و معاشرات کے لیے کوئی اور طریقہ بھی پانکھے ہیں۔ لہذا سنت ہر فریضی ہے کہ جو ایسا کوئی دوسری اور اخیری رکھتی میں نہ اڑا جائے۔ اس دوسری اور کرکٹے کے لیے بھی ہے۔ اس کے مطابق کوئی اس سچی واقعیت کی پیشی نہیں ہے۔

## ساتھ اصول

ساتوں مولوں پرے کر جس طرز قرآن بخوبی ادا کرے گا اس سے ہاتھ بھی اسی سے ہاتھ بھی اوتی۔ سنت کی ہیئت دینی میں مستحق بالذات ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسے یہ ایضاً اعتماد پری یعنی تقدیر کے ساتھ اسوانوں پر پہنچ کے ملکت تھے۔ اخیر احادیث طریقے اسے لوگوں کے لیے پریمی چورا جاسکتا ہے کہ وہ چاہیں تو اسے آکے ملک کریں اور رچاہیں تو کریں۔ بلکہ قرآن یعنی طرز سنت کا اعتماد ہے اور وہ طرز حکم کے اعتماد اور قوی تواریخ سے اعتماد کر لے جائے۔ اسی طرز پر ایک کتابخانہ اور علی قواریت ہے، اسی سے

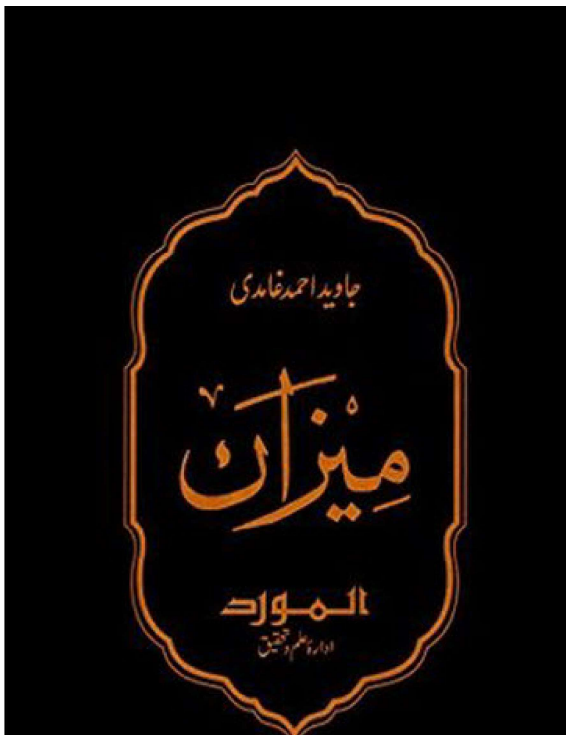
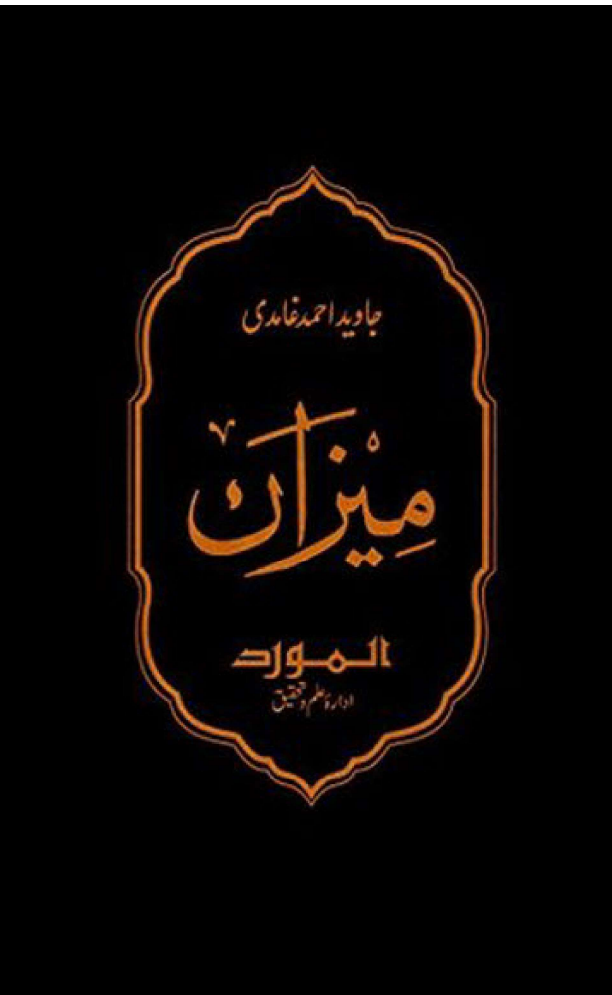
١٣٦٩



رسوم و آداب

www.english-test.net

ان میں سے بھی کچھ اسلامی فحش کی اعزاز و افرا و ارمان میں برکت کی دعا کے لیے ہے اور درستی پر اس فحش کی بدعت پادھنی کے لیے کہ جنت کی نعمت قیامت کے درجن جن لوگوں کو بخشی گی ان کا نام اعمال کے درجے پر ایک بزرگ ہے۔ اس طرح کے درجے ایک بزرگ ایسی کی دعایت کہ تھے تو یہ کیا گواہی کی طرف سے ایک طرح کا ملائمی اکمل رہا ہے کہ قیامت میں بھی وہ اصحاب ائمہ کی زمرے میں شامل ہو چاہتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اشادات میں ایسا یہم اسلام کی اس سوت پر چل جیا ہوئی تھا کہ



غامدی صاحب نے اپنی کتاب "میزان" کے صفحہ 14، 60، اور 639 پر سنت کے حوالے سے یہی لکھا ہے کہ یہ امت کے اجماع سے ہی ثابت ہوتی ہے اور قرآن ہی کی طرح سنت کا مأخذ بھی امت کا اجماع ہے۔

قارئین کرام! اب آپ تصویر کا دوسرا رخ ملاحظہ فرمائیں

غامدی صاحب اجماع کو دین کا مصدر قرار دینے کے حوالے سے اپنی کتاب "مقامات" کے صفحہ 157 پر لکھتے ہیں کہ "..... دین کے مأخذ میں یہ اضافہ یقیناً ایک بدعت ہے۔" یعنی اجماع ایک بدعت ہے۔ ناقل۔

(ملاحظہ فرمائیں مقامات طبع سوم جولائی 2014 صفحہ 157)

مزید غامدی صاحب آگے بڑھتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "..... عام طور پر فقہاء نے اجماع (consensus) کو شریعت کا ایک مستقل مصدر قرار دیا ہے، مگر یقینی طور پر ایک بے بنیاد نظر یہ ہے۔" یعنی اجماع ایک بے بنیاد نظر یہ ہے۔ ناقل۔

4

دین و اثنی

شریعت کا ایک مصدر یہ اجماع بھی ہے۔

دین کے مأخذ میں یہ اضافہ یقیناً ایک بدعت ہے۔ قرآن و سنت کے نصوص میں اس کے لیے کوئی بنیاد تلاش نہیں کی جاسکتی۔ اس کے اثرات کا جائزہ لجیئے تو یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ اس سے اسلامی شریعت کی ابتدیت محروم ہوئی اور دوسرے جدید کی نسبت سے اس کا تعلق (relevance) ثابت کرنا مشکل ہو گیا ہے۔ پس پھر کے جلیل القدر عالم اور راہی مولانا وحید الدین خان لکھتے ہیں:

"عام طور پر فقہاء نے اجماع (consensus) کو شریعت کا ایک مستقل مصدر قرار دیا ہے، مگر یقینی طور پر ایک بے بنیاد نظر یہ ہے۔ شریعت کا مستقل مصدر صرف کوئی نص قطعی ہو سکتا ہے نص قطعی کی وجہ نہیں بلکہ موقوفگی میں کسی چیز کو شریعت کا مستقل مصدر قرار دینا ایک بے بنیاد بات ہے۔ اجماع کی بلاشبہ ایک اہمیت ہے، یہیں وہ اہمیت حرف یہ ہے کہ کسی خاص موقع پر اجماع کسی پیش آمدہ مسئلہ کا ایک مغلیظ ہوتا ہے۔ یہ مغلیظ طور پر ایک وقیعہ ہوتا ہے، نہ کہ شریعت کا ابتدی مصدر۔" (الرسالہ ۲۰۱۷ء)

فقہاء جن دلائل سے اجماع کی جیت ٹاہت کرتے ہیں، ان کی حقیقت اگر کوئی شخص سمجھنا چاہے تو اسے امام شافعی کی "ارشاد الحول"، یعنی چاہیے۔ اس پر واضح ہو جائے گا کہ یہ کس قدر بے محتی اور غیر متعلق ہیں۔ قرآن مجید کی ایک آیت اور ایک حدیث، البتہ ایسی ہے جس سے استدلال بعض لوگوں کے لیے باعث تردید ہو سکتا

جاوید احمد غامدی

مقامات

الہم و ر

ادارہ علم و تحقیق

1: اب ایک طرف غامدی صاحب کے نزدیک سنت اجماع سے ثابت ہوتی ہے اور قرآن کی طرح سنت کا مأخذ بھی اجماع امت ہے۔

2: دوسری طرف غامدی صاحب کے نزدیک اجماع ایک بدعت اور بے بنیاد نظریہ ہے جو کہ شریعت کا کوئی مستقل مصدر نہیں ہے۔

اب غامدی صاحب اور انکے سٹوڈنٹس غور فرمائیں کہ۔۔۔ جب اجماع کو دین کا مأخذ قرار دینا ایک بدعت ہوئی اور غامدی صاحب کے ہی بقول اجماع کو شریعت کا مستقل مصدر قرار دینا ایک بے بنیاد نظریہ ہوا تو پھر دوسری طرف غامدی صاحب کی کتاب "میزان" کے صفحہ 14 پر دین کے جو 26 اعمال سنت بتائے گئے ہیں ان تمام اعمال سنت کا مأخذ غامدی صاحب نے اجماع کو ہی قرار دیا ہوا ہے۔۔۔ تو پھر جب اجماع بدعت اور بے بنیاد نظریہ ہے جیسا کہ غامدی صاحب نے اپنی کتاب میزان میں درج کیا ہے۔ پھر تو وہ سارے کے سارے اعمال ضائع ہو گئے۔

قارئین کرام! چونکہ غامدی صاحب نے اپنے ذاتی افکار اور محدث و مطالعہ کے نتیجہ میں اسلام کو ایک نئے انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی اسکا نتیجہ آپ کے سامنے ہے کہ غامدی صاحب خود ہی اپنی تحریرات میں بدترین تضاد کے شکار ہوئے پڑے ہیں کہ انکی اپنی ایک بات انکی ہی دوسری بات کو مسترد کر دیتی ہے جسکا نقصان دین اسلام اور غامدی صاحب کے مقلدین کو ہی ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہمیں ایسے فتنوں سے اپنی پناہ میں رکھے اور ایمان پر خاتمہ نصیب فرمائے آمین ثم آمین۔